
U N I W E R S Y T E T   Z I E L O N O G Ó R S K I

DYSKURS PRAWNICZY I ADMINISTRACYJNY   2/2025	 ISSN 2657-926X

Marek Derlatka
Uniwersytet Zielonogórski
ORCID 0000‑0002‑8650‑2970
m.derlatka@wpa.uz.zgora.pl 

Granice wolności artystycznej

Słowa kluczowe: wolność sztuki, granice swobody artystycznej, kolizja dóbr, obraza uczuć religijnych

Streszczenie. Jednym z najważniejszych przejawów wolności jest wolność sztuki. W tej sferze 
próbuje się absolutyzować wolność twórczości artystycznej, nie dostrzegając żadnych jej ograniczeń. 
Czy rzeczywiście artysta może wszystko? Czy subiektywne wrażenie, odczucie, pogląd, mniemanie, 
ma pierwszeństwo przed obiektywnymi kryteriami kwalifikowania danego przedmiotu jako dzieła 
sztuki? Czy w ogóle istnieją takie kryteria? Właściwie kwestia zakresu wolności artystycznej jest 
zagadnieniem sztucznie podnoszonym do rangi rzeczywistego problemu, którego ofiarami mają być 
rzekomo wspaniali artyści, pozbawiani swobody tworzenia. Prawdziwa sztuka broni się sama i raczej 
sama niczego nie atakuje. Istotą aktu tworzenia nie jest niszczenie, poniżanie, deprecjonowanie. Pięk‑
no jako owoc działania artysty jest bliskie dobru – arystotelesowskiemu celowi wszelkiego dążenia, 
zatem dalekie jest od wszelkiej postaci zła, w tym obrazy, pogardy, braku szacunku.

The limits of artistic freedom

Keywords: freedom of art, limits of artistic freedom, collision of goods, insult to religious feelings 

Summary. One of the most important manifestations of freedom is the freedom of art. In this sphere, 
attempts are made to absolutize the freedom of artistic creativity, without noticing any of its limi‑
tations. Can an artist really do everything? Does the subjective impression, feeling, view or opinion 
take precedence over the objective criteria for classifying an object as a work of art? Are there such 
criteria at all? In fact, the question of the scope of artistic freedom is an issue artificially elevated to 
a real problem, the victims of which are supposedly great artists deprived of their freedom to create. 
True art defends itself and does not attack anything by itself. The essence of the act of creation is 
not to destroy, humiliate or depreciate. Beauty as the fruit of the artist’s action is close to good – the 
Aristotelian goal of all striving, therefore it is far from any form of evil, including offense, contempt, 
and disrespect.

Wolność jest jednym z najważniejszych dóbr człowieka. Niektórzy uważają, że 
nawet ważniejszym od życia, stąd dopuszczają oni eutanazję, aborcję, nie sprzeci‑
wiają się doprowadzeniu do śmierci poprzez nadużywanie narkotyków, alkoholu 
czy inne rodzaje opóźnianego samobójstwa. 

Z kolei jednym z najważniejszych przejawów wolności jest wolność sztuki. 
W tej sferze także próbuje się absolutyzować wolność twórczości artystycznej, nie 

mailto:mderlatka@uz.zgora.pl


122 Marek Derlatka

dostrzegając żadnych jej ograniczeń. Czy rzeczywiście artysta może wszystko? 
Czy subiektywne wrażenie, odczucie, pogląd, mniemanie, ma pierwszeństwo przed 
obiektywnymi kryteriami kwalifikowania danego przedmiotu jako dzieła sztuki? 
Czy w ogóle istnieją takie kryteria? 

Odpowiedź na te pytania należy rozpocząć od zdefiniowania sztuki. Wątpiącym 
w wykonalność tego niełatwego zadania trzeba przypomnieć celne spostrzeżenie 
Arystotelesa: „cechą człowieka wykształconego jest żądać w każdej dziedzinie 
ścisłości w tej mierze, w jakiej pozwala na to natura przedmiotu”1. Słownikowe 
określenia sztuki są następujące: to dziedzina ludzkiej działalności artystycznej, 
wyróżniana ze względu na związane z nią wartości estetyczne (zwłaszcza piękno); 
jej wytwory stanowią trwały dorobek kultury2; to twórczość artystyczna, której 
wytworami są dzieła z zakresu literatury, muzyki, malarstwa itp., spełniające wy‑
mogi harmonii, estetyki, stanowiące trwały dorobek kultury3. Na uwagę zasługuje 
posługiwanie się w tych definicjach pojęciami piękna, harmonii, estetyki, zatem nie 
każdy wytwór ludzkiej działalności zasługuje na miano dzieła sztuki, mimo subiek‑
tywnego odczucia jego twórcy. Błędem jest rozszerzanie pojęcia sztuki i obejmo‑
wanie nim wszelkich przejawów ludzkiej działalności, nawet celowo rezygnującej 
z elementarnej estetyki, harmonii i piękna. Niektórzy uważają, że piękne jest to, co 
się komuś podoba – owszem, ale zdrowy rozsądek i logika nie pozwalają nazwać 
dziełem sztuki wszystkiego, co wykona człowiek. Wyznaczenie granic sztuki jest 
szczególnie trudne w epoce techniki elektronicznej, cyfrowej, gdzie nawet tandetne 
i szpetne prace mogą zyskać poklask znacznej grupy odbiorców. Spory odnośnie 
do charakteru danego dzieła mogą jednak rozstrzygać eksperci: historycy sztuki, 
absolwenci akademii sztuk pięknych czy uznani artyści4. 

Korzystanie ze swobody artystycznej nie usprawiedliwia znieważania i pogardy 
dla innych wartości, w tym godności, szacunku dla człowieka, narodu, państwa, 
grupy etnicznej, światopoglądu, religii. W tym kontekście można przywołać liczne 
przykłady prowokacji pseudoartystycznych, koncentrujących się na znieważaniu 
symboli religijnych, państwowych, innych. Gwałtowne reakcje skrajnych przedsta‑
wicieli określonych społeczności religijnych, nie cofających się nawet przed atakami 
terrorystycznymi, dowodzą, jak niebezpieczne jest przekraczanie granic ekspresji 
artystycznej. Oczywiście nie można usprawiedliwiać użycia przemocy, jednak te 
tragiczne zdarzenia stanowią uzasadnienie dla kryminalizacji znieważania poprzez 
„sztukę”. Artystyczny lub naukowy cel działań sprawcy nie jest wystarczający do 

1  Arystoteles, Etyka nikomachejska, Warszawa 1982, s. 6.
2  Słownik języka polskiego PWN, t. 3: R-Z, red. M. Szymczak, Warszawa 1998, s. 398.
3  Słownik współczesnego języka polskiego, t. 2: p-żyzny, Warszawa 1998, s. 391.
4  M. Derlatka, Zasadność kryminalizacji obrazy uczuć religijnych, „Prokuratura i Prawo” 2015, 

nr 10, s. 44.



Granice wolności artystycznej 123

wykluczenia znieważającego charakteru tych działań ze względu na ich formę5. 
Argumentu, jakoby artysta nie ponosi winy za reakcję na jego dzieło, nie da się 
obronić w przypadku ewidentnie znieważającego charakteru tego dzieła. Media 
nie informowały o zamieszkach po ekspozycji Mony Lizy, lecz po wydrukowa‑
niu karykatur Mahometa. Nie można tolerować wszelkich naruszeń dóbr innych 
osób poprzez działalność jednej osoby, ponieważ wolność jednostki nie pozwala 
wkraczać w sferę wolności innego członka społeczeństwa. Tak jak nie wystarczy 
subiektywne poczucie krzywdy odbiorcy dzieła, aby stwierdzić, że popełniono czyn 
zabroniony, tak nie wystarczy odwołanie się do swobody tworzenia, aby uniewin‑
nić autora znieważającego dzieła. Obiektywizowanie znieważającego charakteru 
dzieła stanowi gwarancję wolności artystycznej oraz wolności od bycia obrażanym, 
poniżanym, pogardzanym. 

Początki sztuki to obrazy naskalne, powstałe około 40 tysięcy lat przed Chry‑
stusem. Największy rozwój sztuki dokonał się w epoce funkcjonowania struktur 
państwowych, czyli w ciągu ostatnich pięciu tysięcy lat. Hans Belting dzieli dzieje 
sztuki na epokę obrazu sakralnego, ikony oraz epokę sztuki6. Sztuka przekształciła 
ikonę (święty obraz) w artefakt, dając pierwszeństwo autonomii twórcy i kryteriom 
estetycznym7. Konflikt pomiędzy sztuką a religią jest więc nieunikniony. Kościół 
oczekuje od sztuki, by powracała do swego przedsekularnego stanu, czego wyrazem 
są reakcje na wszelkie artystyczne transgresje, odbierane jako bluźnierstwa. Sztuka 
współczesna zaś chce realizować zupełnie przeciwne dążenie, jakim jest nieustanna 
reafirmacja jej świeckiego – to znaczy pochodzącego ze sfery profanum – statusu8. 
Sztuka i religia współegzystują ze sobą tysiące lat i są od czasu do czasu w konflik‑
cie, głównie z powodu naruszania sfery sacrum przez mniej lub bardziej utalento‑
wanych artystów lub pretendujących do tego miana. Właśnie braki warsztatowe 
czy po prostu deficyt inwencji twórczej popychają nowoczesnych przedstawicieli, 
bardziej przemysłu rozrywkowego niż sztuki, do transgresji obliczonej na przy‑
ciągnięcie uwagi. Obrazoburcze wykorzystanie obrazów we współczesnej sztuce 
oraz reklamie można nazwać nowym ikonoklazmem – postawą, która głosząc 
niezgodę na moc obrazu, tę moc faktycznie zakłada i nieustannie potwierdza9. 
Co ciekawe, najczęściej profanuje się chrześcijańskie obiekty kultu, poniekąd 
potwierdzając pierwszeństwo tej religii co do jej mocy i siły oddziaływania. Nie 
bez znaczenia jest również prawdopodobieństwo napotkania na odwetowy atak ze 
strony urażonych wyznawców, co w przypadku islamu wygląda zupełnie inaczej. 

5  W. Wróbel, [w:] Kodeks karny. Część szczególna. Komentarz. Tom 2, red. A. Zoll, Warszawa 
2006, s. 554. 

6  H. Belting, Obraz i kult. Historia obrazu przed epoką sztuki, Gdańsk 2010, s. 5 i n. 
7  A. Draguła, Bluźnierstwo. Między grzechem a przestępstwem, Warszawa 2013, s. 131.
8  Ibidem, s. 132.
9  Ibidem, s. 134.



124 Marek Derlatka

Żyjąc w grupie, ciesząc się różnymi aspektami wolności, w tym tworząc sztukę, nie 
powinno się naruszać wartości, które korzystają z takiej samej ochrony prawnej 
jak działalność artystyczna10. 

W przypadku konfliktu między prawem jednostki do wyznawania swojej religii 
a prawem jednostki do działalności artystycznej, zasada neutralności i bezstronno‑
ści państwa musi być stosowana łącznie z zasadą proporcjonalności. Naruszeniem 
zasady proporcjonalności byłoby przyznanie pierwszeństwa prawu jednostki przed 
prawem większości społeczeństwa, w sytuacji gdy brak jest dowodów konkretnej 
szkody wyrządzonej jednostce przez większość. Szkodą jednostki nie jest zakaz wy‑
korzystywania w sztuce obrazy uczuć religijnych. Natomiast szkodą dla jednostki, 
społeczności, a nawet kultury i sztuki jest promowanie działalności pseudoarty‑
stycznej, która ma jedynie przyciągnąć uwagę. Gdyby Adam Darski miał więcej 
do zaoferowania jako artysta, pewnie nie musiałby się uciekać do tak desperackich 
sposobów zdobycia rozgłosu, jak niszczenie Biblii11. Budowanie wizerunku na 
skandalu staje się normalnym sposobem funkcjonowania w branży rozrywkowej, 
aspirującej do artystycznej. Niekiedy korzysta się z podobnych metod przyciągnięcia 
uwagi, atakując identyczne dobra prawne, a jednym z nich są uczucia religijne12. 
Wyróżnienie uczuć religijnych spośród innych kategorii uczuć dowodzi znaczenia 
religii w życiu człowieka. Stwierdzenie popełnienia takiego przestępstwa jest także 
łatwiejsze niż na przykład obraza poczucia estetyki, harmonii, ładu, aczkolwiek 
twórczość artystyczna obfituje w liczne przypadki pogwałcenia kanonów piękna. 
Kryminalizacja „zamachów na piękno” zapełniłaby artystami zakłady karne, dlatego 
wystarczy, jeżeli prawo zakazuje jedynie obrażania uczuć religijnych, poświęcając 
estetykę w imię wolności do tworzenia również brzydoty.

Wolność twórczości artystycznej zapewnia każdemu art. 73 Konstytucji RP. 
Wiąże się ona ściśle z wolnością słowa, wyrażania swoich poglądów, a więc ekspresji, 
gwarantowaną w art. 54 Konstytucji, a tę wolność formułuje Powszechna Deklaracja 
Praw Człowieka w art. 19, a także art. 19 Międzynarodowego Paktu Praw Obywa‑
telskich i Politycznych. W systemie prawa Rady Europy wolność słowa formułuje 
art. 10 Konwencji o ochronie praw człowieka i podstawowych wolności, a w sys‑
temie unijnym art. 11 Karty Praw Podstawowych Unii Europejskiej, wzmacniając 
dodatkowo tę wolność w odniesieniu do sztuki w art. 13. Takie mocne gwarancje 
wolności twórczości artystycznej dowodzą jej znaczenia dla dobra społeczeństwa, 
jednak podlega ona takim samym ograniczeniom jak każdy inny rodzaj wolności. 
Zgodnie z art. 31 ust. 3 Konstytucji ograniczenia te mogą być ustanawiane tylko 
w ustawie i tylko wówczas, gdy są konieczne w demokratycznym państwie dla 

10  M. Derlatka, Granice w sztuce też istnieją, „Rzeczpospolita” 2011, nr 197, s. A13.
11  Ibidem.
12  M. Derlatka, Bóg nie potrzebuje ochrony, „Rzeczpospolita” 2012, nr 153, s. C8.



Granice wolności artystycznej 125

jego bezpieczeństwa lub porządku publicznego bądź dla ochrony środowiska, 
zdrowia i moralności publicznej albo wolności i praw innych osób. Ograniczenia 
te nie mogą naruszać istoty wolności i praw. Nie ma żadnego uzasadnienia dla 
wyłączenia wolności sztuki spod regulacji art. 31 ust. 3 Konstytucji13. Wolność 
jednostki kończy się tam, gdzie ingeruje ona w wolność innej osoby14, która nie 
ma obowiązku znoszenia naruszenia swojej wolności. Konflikt wolności twórczości 
artystycznej występuje najczęściej z wolnością myśli, sumienia i wyznania. Wówczas 
„wkracza do gry” prawo karne, a dokładnie art. 196 Kodeksu karnego. Przywołany 
przepis stanowi: „Kto obraża uczucia religijne innych osób, znieważając publicznie 
przedmiot czci religijnej lub miejsce przeznaczone do publicznego wykonywania 
obrzędów religijnych, podlega grzywnie, karze ograniczenia wolności albo pozba‑
wienia wolności do lat 2”. 

Wyrokiem z 6 października 2015 r. Trybunał Konstytucyjny stwierdził zgodność 
z Konstytucją tego przepisu w zakresie, w jakim penalizuje obrazę uczuć religijnych 
innych osób przez publiczne znieważenie przedmiotu czci religijnej, podlegającą 
karze grzywny15. W obszernym uzasadnieniu tego wyroku Trybunał Konstytu‑
cyjny dokonał rzetelnej analizy problemów pojawiających się na styku wolności 
sztuki i wolności sumienia i wyznania. Potwierdził on, iż zarówno w doktrynie, jak 
i w orzecznictwie panuje zgodność, że „nie ma charakteru znieważenia przedmio‑
tu czci religijnej wypowiedź lub zachowanie, wyrażające negatywny stosunek do 
przedmiotu czci religijnej lub wykorzystujące ten przedmiot jako element kreacji 
artystycznej, o ile ze względu na formę lub treść nie zawiera elementów poniża‑
jących lub obelżywych. Artystyczny lub naukowy cel działania sprawcy nie jest 
wszakże wystarczający do wykluczenia znieważającego charakteru tych działań ze 
względu na ich formę”16. Podkreślenia wymaga fakt, iż kryminalizacja znieważenia 
przedmiotu czci religijnej (także miejsca przeznaczonego do publicznego wyko‑
nywania obrzędów religijnych – czego nie dotyczyła skarga konstytucyjna) daje 
pierwszeństwo wolności sumienia i wyznania pozostającej w kolizji z wolnością 
sztuki. Wydaje się to zrozumiałe, zważywszy na brak negatywnych konsekwencji 
dla wolności sztuki czynu osoby korzystającej z wolności religii, przy ewidentnych 
negatywnych konsekwencjach korzystania przez danego artystę z wolności sztuki 
w postaci obrazy uczuć religijnych konkretnych osób. W orzecznictwie sądowym 

13  Por. wyrok SN z 2.02.2011 r., II CSK 431/10, LEX nr 784917. 
14  Zob. P. Czarnek, Konstytucyjne granice wolności twórczości artystycznej w kontekście prawa do 

ochrony uczuć religijnych, [w:] Odpowiedzialność karna artysty za obrazę uczuć religijnych, red. F. Ciepły, 
Warszawa 2014, s. 84. 

15  Dz.U. z 2015 r. poz. 1632.
16  W. Wróbel, op. cit., s. 554; tak też: Uchwała SN z 29.10.2012 r., I KZP 12/12, OSNKW 2012, 

Nr 11, poz. 112, postanowienie SN z 5.03.2015 r., III KK 274/14, http://sn.pl/orzecznictwo/Biule‑
tyn_SN/Biuletyn_SN_9_2015.pdf [dostęp: 16.08.2021].



126 Marek Derlatka

nie ma przykładów naruszenia wolności sztuki poprzez nadużycie wolności religii, 
nie brakuje jednak przypadków odwrotnych, to znaczy pogwałcenia wolności religii 
poprzez nadużycie wolności sztuki. 

Rozstrzyganie kolizji pomiędzy wolnością twórczości artystycznej a wolnością 
sumienia i wyznania za pomocą instytucji kontratypu sztuki nie wydaje się zasadne. 
Jedyne kontratypy ustawowe odnoszące się do sztuki przewidują przepisy art. 256 
§ 3 k.k. oraz art. 41 ustawy z 26 stycznia 1984 r. – Prawo prasowe (Dz.U. Nr 5 
poz. 24 ze zm.)17. Natomiast konstruowanie przez doktrynę pozaustawowego kon‑
tratypu sztuki pozbawione jest podstaw prawnych. Należy zgodzić się z Andrzejem 
Zollem, iż koliduje to z konstytucyjną zasadą podziału władzy i ogranicza ustawowo 
potwierdzone prawa pokrzywdzonego, w tym brak możliwości stosowania obrony 
koniecznej przeciwko zachowaniu, którego bezprawność miałby wyłączyć jakiś kon‑
tratyp pozaustawowy18. Przeciwko tej instytucji przemawia zasada równości wobec 
prawa i sprawiedliwości, odwoływanie się do konstrukcji nieznajdującej oparcia 
w treści obowiązujących przepisów niesie ryzyko zewnętrznej niesprawiedliwości 
rozstrzygnięcia sprawy19. Kontratyp sztuki odrzuca również Wojciech Janyga20 
i Andrzej Marek, który słusznie stwierdził, iż nie ma kontratypu bez normy prawnej 
legalizującej dane zachowanie21.

Nie są tymi normami normy zawarte w art. 73 i art. 54 Konstytucji RP, na które 
powołują się zwolennicy teorii istnienia kontratypu sztuki22. Otóż normy te nie 
konstytuują ani typów czynów zabronionych, ani kontratypów danych przestępstw. 
„Nie ma kontratypu bez realizacji znamion typu”23. Nie można twierdzić, że nor‑
ma z art. 73 czy art. 54 Konstytucji zawiera wzorzec zachowania, które pomimo 
realizacji znamion typu czynu zabronionego, z uwagi na okoliczności stanowiące 
istotę kontratypu, nie jest bezprawne24. Uprawianie sztuki (korzystanie z wolności 

17  F. Ciepły, O kontratypie sztuki, „Prokuratura i Prawo” 2015, nr 10, s. 36.
18  A. Zoll, „Pozaustawowe” okoliczności wyłączające odpowiedzialność karną w świetle konstytucyjnej 

zasady podziału władzy, [w:] W kręgu teorii i praktyki prawa karnego. Księga poświęcona pamięci Profesora 
Andrzeja Wąska, red. L. Leszczyński, E. Skrętowicz, Z. Hołda, Lublin 2005, s. 425.

19  M. Małecki, Kontratyp sztuki de lege lata, [w:] Odpowiedzialność karna artysty…, s. 146.
20  W. Janyga, Przestępstwo obrazy uczuć religijnych w polskim prawie karnym w świetle współczesnego 

pojmowania wolności sumienia i wyznania, Warszawa 2010, s. 267.
21  A. Marek, Głos w dyskusji, [w:] Prawnokarne aspekty wolności, red. M. Mozgawa, Kraków 

2006, s. 315.
22  Por. J.J. Nalewajko, R. Kubiak, Sztuka jako okoliczność wyłączająca bezprawność?, „Palestra” 

2000, nr 9‑10; J. Warylewski, Pasja czy obraza uczuć religijnych? Spór wokół art. 196 kodeksu karnego, 
[w:] W kręgu teorii i praktyki…, s. 367‑381; J. Majewski, Czy kontratyp sztuki istnieje?, [w:] Odpowie-
dzialność karna artysty…, s. 126‑135. O podobieństwie kontratypu sztuki do ustawowego kontratypu 
stanu wyższej konieczności z art. 26 k.k., z wahaniem co do jego istnienia pisze T. Gardocka, Czy 
w polskim prawie karnym potrzebny jest kontratyp sztuki?, „Palestra” 2015, nr 1‑2, s. 25.

23  W. Wróbel, A. Zoll, Polskie prawo karne. Część ogólna, Kraków 2012, s. 340.
24  Tak kontratyp określał twórca tego pojęcia W. Wolter, O kontratypach i braku społecznej szko-

dliwości, „Państwo i Prawo” 1963, z. 10, s. 506.



Granice wolności artystycznej 127

twórczości artystycznej) nie jest czynem zabronionym, ale nie jest również samo 
przez się typem czynu legalnego pomimo realizacji znamion czynu zabronionego. 
Doszukiwanie się w tych przepisach Konstytucji podstawy wyłączenia odpowie‑
dzialności karnej za czyn zabroniony popełniony przez tworzenie lub rozpowszech‑
nianie danego dzieła prowadzi do absurdu, kiedy na przykład elementem kreacji 
artystycznej będzie zabójstwo czy uszkodzenie ciała25. 

Tak drastyczne przykłady nie są bynajmniej nieprawdopodobne, ponieważ wa‑
chlarz zachowań i obrazów prezentowanych w sztuce oraz pseudosztuce wydaje się 
bardzo szeroki. Uporczywe domaganie się uznania za legalne wszelkich przejawów 
wolności, w tym decydowania o doznawaniu cierpienia, bólu, śmierci, sprawia, że 
w niedalekiej przyszłości rejestrowanie prawdziwego pobicia, zgwałcenia, śmierci 
może okazać się dostępne nie tylko na niektórych stronach internetowych. Obecna 
regulacja prawna, gdzie zakazane są eutanazja, pomoc w samobójstwie czy klasyczne 
zabójstwo – nawet mimo zgody na odebranie życia wyrażonej przez ofiarę, nie ma 
stuprocentowej przyszłości. Wnioski co do kierunku nowelizacji prawa karnego 
nasuwają się na podstawie analizy zmian w prawie Holandii, Belgii, Luksemburga, 
Szwajcarii, Albanii, Japonii, niektórych stanów USA. W tym kontekście nale‑
ży zauważyć korelację pomiędzy odchodzeniem od bezwzględnej ochrony życia 
oraz odejściem od wszelkich standardów etycznych w sztuce. Odhumanizowanie 
prawa idzie w parze z oderwaniem sztuki od afirmacji piękna i dobra. Trudno 
sfalsyfikować tezę, że przesuwanie granic tolerancji dla obecności brzydoty, kiczu, 
tandety, po prostu zła w sztuce towarzyszy psuciu prawa. Przestaje ono być ars boni 
et aequi, stając się dyktatem większości parlamentarnej, co nie jest równoznaczne 
z większością społeczeństwa. Fakt, iż prawodawca nie reprezentuje większości 
narodu danego kraju, jest jednak konsekwencją obojętności jego przedstawicieli 
rezygnujących z prawa wyborczego. Jakkolwiek niereprezentatywne byłyby to 
organy prawodawcze, owoce ich prac legislacyjnych budzą poważne zaniepoko‑
jenie. Podobnie niebezpieczne wydają się kontrowersyjne judykaty najwyższych 
szczebli sądownictwa – w tym polskiego – zezwalające na promowanie w sztuce 
nienawiści, znieważania, obrazy uczuć religijnych. Aprobata dla upadku etycznych 
i estetycznych fundamentów kultury czyni z niej antykulturę, zaprzeczenie jej istoty, 
tożsamości, sensu. Po co udawać, że ekspozycja ekskrementów czy pornografia 
jest sztuką? Rzeczywiście granica pomiędzy sztuką a tandetą jest płynna, jednak 
domaganie się ochrony prawnej dla pseudosztuki można porównać do żądania 
uznawania każdego chętnego za mistrza olimpijskiego, mimo że 100 metrów prze‑
biegnie w minutę. Oczywiście łatwiej jest klasyfikować sportowców niż artystów, 
mimo wszystko, oprócz uznania publiczności oraz popytu na dane dzieła, można 

25  M. Derlatka, Sztuka a prawo karne, „Jurysta” 2016, nr 6, s. 14‑15.



128 Marek Derlatka

przynajmniej oczekiwać sprawiedliwości w sądach rozpoznających sprawy jedno‑
znacznych znieważeń uczuć religijnych, ale również używania słów nieprzyzwoitych 
w miejscu publicznym. Notabene tego ostatniego wykroczenia dopuszczają się 
między innymi zasłużeni dla kultury wybitni artyści. 

Gdyby organy państwowe chciały być neutralne, czyli bezstronne wobec uni‑
wersalnych wartości etycznych, które wyrosły na podstawie wartości teologicznych, 
jakimi są godność osoby ludzkiej i prawa człowieka, wówczas opowiadałyby się po 
stronie nihilizmu aksjologicznego26. Kazusy Darskiego, Rabczewskiej, Nieznalskiej  
dowodzą, że nihilizm aksjologiczny zaznacza swoją obecność w polskim wymia‑
rze sprawiedliwości. Pozornie chroniąc wolność sztuki, sądy aprobują profanację 
najważniejszych atrybutów chrześcijaństwa, jakimi są Pismo Święte i krzyż. Od‑
wracanie roli atakujących najświętsze symbole religijne i czynienie z nich boha‑
terskich artystów walczących o wolność kreacji artystycznej wyrządza szkodę nie 
tylko wyznawcom danej religii, ale i samej sztuce, klasyfikując te prowokacje jako 
jej dzieła. Odróżnienie dzieła sztuki od zwykłego aktu profanacji nie wymaga 
kwalifikowanej wiedzy prawniczej, wystarczy elementarne poczucie estetyki i etyki. 
Poza tym możliwe jest także stwierdzenie, że dzieło sztuki jest jednocześnie owo‑
cem czynu zabronionego, polegającego na znieważaniu, obrazie uczuć religijnych, 
naruszeniu tajemnicy służbowej lub wypełniającego znamiona innego przestęp‑
stwa. Dualistyczny charakter dzieła nie jest niczym wyjątkowym, wiele zachowań 
można klasyfikować jako czyn legalny, ale na przykład niemoralny lub sprzeczny 
z normami obyczajowymi, religijnymi, czyli grzech. Podobnie dzieło sztuki oce‑
nione tak przez biegłych z zakresu malarstwa, rzeźby, filmu, teatru, muzyki, innej 
dziedziny, może zostać ocenione przez organy ścigania i wymiaru sprawiedliwości 
jako przedmiot wykonawczy przestępstwa. Wielość ocen, i to diametralnie różnych, 
towarzyszy człowiekowi od zawsze, zwłaszcza artystom. Dla części odbiorców są 
oni niedościgłymi mistrzami, dla innych nieudacznikami, dyletantami. Zarzut, 
jakoby niemożliwe było arbitralne określenie danego dzieła jako dzieła sztuki, 
można odeprzeć, powołując się na specyfikę roli sądów i biegłych sądowych, którzy 
dokonują różnych ocen na potrzeby procesu.

W tym miejscu ponownie dotykamy istotnego problemu określoności sztuki. 
Wydaje się, iż niedefiniowalność sztuki zakładają reprezentanci relatywizmu, którzy 
a priori przyjmują nieokreśloność wielu pojęć i odpowiadających im desygnatów. 
Tymczasem zagadnienie granic sztuki nie zależy od precyzyjnego zdefiniowania 
dzieła sztuki, lecz od stwierdzenia, czy dane dzieło obiektywnie narusza inne dobro 
prawne. Obrazek narysowany przez trzyletnie dziecko dla jego rodziców może 
stanowić drogocenne dzieło sztuki i nie trzeba z tym polemizować. Natomiast 

26  J. Krukowski, Polskie prawo wyznaniowe, Warszawa 2008, s. 72.



Granice wolności artystycznej 129

znieważenie przedmiotu czci religijnej, na przykład podarcie Biblii, jest czynem za‑
bronionym, o ile będzie dokonane publicznie, jak stanowi przepis art. 196 Kodeksu 
karnego, bez względu na to, czy jest elementem kreacji artystycznej, czy dowodem 
braku inwencji twórczej. Na marginesie: trudno zgodzić się z poglądem, że nisz‑
czenie książki jest elementem kreacji, a nie destrukcji. Kreacją byłoby napisanie 
czegoś podobnie cennego i cenionego przez rzesze ludzi. 

Właściwie kwestia zakresu wolności artystycznej jest zagadnieniem sztucz‑
nie podnoszonym do rangi rzeczywistego problemu, którego ofiarami mają być 
rzekomo wspaniali artyści, pozbawiani swobody tworzenia. Prawdziwa sztuka 
broni się sama i raczej sama niczego nie atakuje. Istotą aktu tworzenia nie jest 
niszczenie, poniżanie, deprecjonowanie. Piękno jako owoc działania artysty jest 
bliskie dobru – arystotelesowskiemu celowi wszelkiego dążenia, zatem dalekie 
jest od wszelkiej postaci zła, w tym obrazy, pogardy, braku szacunku. Proces twór‑
czy wymaga talentu, wysiłku, wyobraźni, natomiast naruszanie norm prawnych, 
etycznych, obyczajowych, religijnych nie ma nic wspólnego z tym procesem. Próby 
usprawiedliwiania artystów przekraczających te normy i poświęcanie wolności od 
znieważania, pogardy, nienawiści, w imię wolności sztuki, nie dadzą się pogodzić 
z odwieczną zasadą: „nie czyń drugiemu, co tobie niemiłe”. Jeżeli wyznawca danej 
religii nie atakuje światopoglądu artysty, nie wyśmiewa jego wiary lub niewiary, 
dlaczego ma tolerować obrazę swoich uczuć religijnych dokonaną przez tegoż 
artystę? 

Prosta zasada symetrii zawsze powinna rozstrzygać konflikty zakresów wolności. 
Podobnie jak palący muszą uszanować brak chęci wdychania dymu nikotynowego 
przez niepalących, jak sąsiedzi lubiący głośną muzykę nie mogą narzucać jej słu‑
chania lokatorom zza ściany, tak artyści muszą uszanować uczucia religijne innych 
osób. Warto zauważyć, że prawo karne zakazuje jedynie obrazy uczuć religijnych, 
a nie żadnych innych, na przykład estetycznych i to jedynie poprzez działanie 
publiczne. Kryminalizacja obrazy poczucia estetyki, jakkolwiek mogłaby stanowić 
zaporę przeciwko brzydocie, to wobec zrozumiałych problemów z określeniem 
piękna nie spełnia wymogów stawianych normom prawnokarnym. Natomiast 
stwierdzenie publicznej obrazy uczuć religijnych jest możliwe i dowodzi znaczenia 
sfery religii w życiu społecznym. Historia nie zna przypadków wojen estetycznych, 
niestety, wojny religijne nie tylko mają długą historię, ale wciąż dają o sobie znać 
w różnych zakątkach świata. Fakt, iż religia może prowadzić do wojny, nie świad‑
czy źle o religii, lecz o ludziach nieprzestrzegających norm religijnych, generalnie 
zakazujących używania przemocy. Ta smutna prawda, że człowiek potrafi reago‑
wać agresją motywowaną religijnie, tłumaczy obowiązywanie regulacji prawnej 
ograniczającej wolność sztuki. Z drugiej strony ograniczenie wolności sztuki jest 
dowodem na to, że w sztuce, jak w życiu, nie wszystko jest dozwolone.



130 Marek Derlatka

Koncepcja totalnej wolności sztuki znajduje poparcie jedynie wśród osób o po‑
dobnej wrażliwości i percepcji. Muszą one koegzystować z osobami inaczej odbie‑
rającymi wulgarne nawiązania do religii, akty profanacji, szyderstwa, bezczeszczenie 
tego, co stanowi najwyższą wartość dla wyznawców danej religii. Przestrzeń pu‑
bliczna nie może być zawłaszczana przez żadną z tych grup, a szacunek i tolerancja 
należy się nie tylko artystom. Istotą zakazu gwarantowanego sankcją karną jest 
publiczne prezentowanie symboli religijnych w negatywnym świetle. Nie jest to 
tożsame z zakazem krytyki, oceny czy innego sposobu negowania religii. Bardziej 
chodzi o formę przekazu, który nie powinien naruszać niczyich dóbr prawnych. 
Oczywiście nie bierzemy pod uwagę dóbr prawnych Boga czy bóstwa, gdyż ochrona 
ze strony prawa ludzkiego nie jest im potrzebna. Tutaj prawo karne chroni jedynie 
dobro prawne człowieka, wyznawcy danej religii, korzystającego z zasady wolności 
sumienia i wyznania. Podobnie jak inne rodzaje wolności, także wolność religijna 
zasługuje na prawną ochronę. Wolność sztuki na pewno korzysta z tej ochrony, 
jednak musi ona dać się pogodzić z ochroną religii. Żadna z tych wolności nie 
jest absolutna. Tak jak nie obejmuje ona rytualnego złożenia w ofierze człowieka 
poprzez pozbawienie go życia, tak też nie obejmuje ona publicznego znieważenia 
przedmiotu czci religijnej lub miejsca przeznaczonego do publicznego wykony‑
wania obrzędów religijnych. 

Powyższe rozważania prowadzą do wniosku, że newralgicznym punktem kolizji 
wolności sztuki z innymi rodzajami wolności jest zderzenie z wolnością religii 
czy inaczej wolnością sumienia i wyznania. Czy to oznacza, że wrogiem artystów 
jest państwo zaangażowane religijnie? Czy z tego powodu państwo powinno po‑
zostać neutralne religijnie? Roberto de Mattei twierdzi, iż nie ma czegoś takiego, 
jak neutralność religijna państwa, w rzeczywistości państwo religijnie neutralne 
to państwo ateistyczne27. Trudno nie zgodzić się z tą tezą, gdyż zagwarantowania 
wolności sumienia i wyznania nie da się pogodzić z urzędowym narzucaniem 
ateistycznego modelu państwa. Tak jak państwo nie ma prawa narzucać nikomu 
religii, tak również nie ma prawa narzucać światopoglądu ateistycznego. Konstytu‑
cyjna gwarancja wolności sumienia i religii oznacza uznanie przez władze publicz‑
ne pluralizmu religijnego i światopoglądowego28. Różnorodność religii, nurtów 
filozoficznych oraz poglądów na życie wymuszają na organach państwowych 
wprowadzanie regulacji prawnych gwarantujących ten pluralizm. Nie wszystkie 
kraje cieszą się taką wolnością i tolerancją jak Polska, a fanatyzm religijny lub 
zupełna rozbieżność norm prawnych i religijnych przynoszą opłakane skutki. Ani 
prawo szariatu, ani legalizacja eutanazji i aborcji nie są optymalnym rozwiązaniem 

27  R. de Mattei w wywiadzie: Kościół już nie walczy, „Rzeczpospolita” 2014, nr 243, dodatek Plus 
Minus, nr 42, s. P4‑P5.

28  B. Banaszak, Konstytucja Rzeczpospolitej Polskiej. Komentarz, Warszawa 2012, s. 324.



Granice wolności artystycznej 131

dla społeczeństwa. Prawo państwowe, które nie chroni życia, przyczynia się do 
samozagłady społeczeństwa. 

Warto przypomnieć, że pod wpływem nauki chrześcijańskiej wydany został 
pierwszy akt ochrony wolności religijnej w państwie – Edykt mediolański z 313 r., 
który dla wolności religijnej miał przełomowe znaczenie29. Licząca już ponad 1700 
lat zasada tolerowania przez państwo religii nie powinna ustąpić uzurpującej sobie 
pierwszeństwo zasadzie ateistycznego modelu państwa, które ma przedkładać 
wolność sztuki ponad wolność sumienia i wyznania. Wszystkie rodzaje wolności 
zasługują na ochronę ze strony organów państwa, a jeżeli w imię jednej z nich 
narusza się inny rodzaj wolności, należy reagować na te działania zgodnie z zasadą 
proporcjonalności, adekwatności i sprawiedliwości. Oczywiście termin „wszystkie 
rodzaje wolności” nie obejmuje wolności do wyrządzania zła, przede wszystkim 
drugiemu człowiekowi, ale również samemu sobie. Przykładów paternalizmu pań‑
stwowego dostarcza prawo karne, które nie zakazuje wprawdzie samobójstwa czy 
zażywania narkotyków, choć kryminalizuje namawianie i pomaganie samobójcy 
oraz handel narkotykami. 

Granice w sztuce nie są niczym nadzwyczajnym, trudności z ich określeniem 
nie mogą stanowić argumentu na rzecz tolerowania publicznego prezentowania 
wszelkich przejawów talentu czy ewidentnych dowodów jego braku. Prawo nie 
ingeruje w swobodę tworzenia dzieł sztuki, jeżeli nie przenika ona do przestrzeni 
publicznej. Podobnie jak używanie słów nieprzyzwoitych poza miejscem publicz‑
nym nie stanowi wykroczenia, tak prywatne akty profanacji, obrazy, zniewagi uczuć 
religijnych nie interesują organów ścigania i wymiaru sprawiedliwości. Interes 
społeczny przemawia za ściganiem takich czynów, jeżeli dokonano ich publicznie. 
Właśnie publiczny charakter działania determinuje ingerencję państwa w sferę wol‑
ności sztuki. Delimitacja swobody artystycznej nie może być dokonana odgórnie, 
lecz w odniesieniu do konkretnego dzieła, występu, wydarzenia. Te same zasady 
dotyczą oceny korzystania ze wszystkich rodzajów wolności, zawsze musimy wziąć 
pod uwagę konkretne zdarzenie, aby stwierdzić, czy mieści się ono w granicach 
dozwolonych przez prawo. Nie tylko sztuka jest pojęciem szerokim i wieloznacz‑
nym, wykładnia norm prawnych bardzo często napotyka na bariery, które pozor‑
nie eliminują potrzebę ingerencji prawa, ale w rzeczywistości rezygnacja z danej 
regulacji prawnej byłaby błędem (przykładem kontrowersyjnej regulacji prawnej 
jest reglamentacja pornografii). Artysta nie musi zatem obawiać się interwencji 
ze strony aparatu państwa, jeżeli tworzy, a nie niszczy, jeżeli wyraża siebie, a nie 
obraża innego człowieka. 

29  K. Warchałowski, Prawo do wolności myśli, sumienia i religii w Europejskiej Konwencji Praw 
Człowieka i Podstawowych Wolności, Lublin 2004, s. 62.



132 Marek Derlatka

Literatura

Arystoteles, Etyka nikomachejska, Warszawa 1982.
Banaszak B., Konstytucja Rzeczpospolitej Polskiej. Komentarz, Warszawa 2012.
Belting H., Obraz i kult. Historia obrazu przed epoką sztuki, Gdańsk 2010.
Ciepły F., O kontratypie sztuki, „Prokuratura i Prawo” 2015, nr 10.
Czarnek P., Konstytucyjne granice wolności twórczości artystycznej w kontekście prawa do ochrony uczuć 

religijnych, [w:] Odpowiedzialność karna artysty za obrazę uczuć religijnych, red. F. Ciepły, War‑
szawa 2014.

de Mattei R. w wywiadzie: Kościół już nie walczy, „Rzeczpospolita” 2014, nr 243, dodatek Plus Minus, 
nr 42.

Derlatka M., Bóg nie potrzebuje ochrony, „Rzeczpospolita” 2012, nr 153.
Derlatka M., Granice w sztuce też istnieją, „Rzeczpospolita” 2011, nr 197.
Derlatka M., Sztuka a prawo karne, „Jurysta” 2016, nr 6.
Derlatka M., Zasadność kryminalizacji obrazy uczuć religijnych, „Prokuratura i Prawo” 2015, nr 10.
Draguła A., Bluźnierstwo. Między grzechem a przestępstwem, Warszawa 2013.
Gardocka T., Czy w polskim prawie karnym potrzebny jest kontratyp sztuki?, „Palestra” 2015, nr 1‑2.
Janyga W., Przestępstwo obrazy uczuć religijnych w polskim prawie karnym w świetle współczesnego 

pojmowania wolności sumienia i wyznania, Warszawa 2010.
Krukowski J., Polskie prawo wyznaniowe, Warszawa 2008.
Majewski J., Czy kontratyp sztuki istnieje?, [w:] Odpowiedzialność karna artysty za obrazę uczuć reli-

gijnych, red. F. Ciepły, Warszawa 2014.
Marek A., Głos w dyskusji, [w:] Prawnokarne aspekty wolności, red. M. Mozgawa, Kraków 2006.
Małecki M., Kontratyp sztuki de lege lata, [w:] Odpowiedzialność karna artysty za obrazę uczuć religijnych, 

red. F. Ciepły, Warszawa 2014.
Nalewajko J.J., Kubiak R., Sztuka jako okoliczność wyłączająca bezprawność?, „Palestra” 2000, nr 9‑10.
Postanowienie SN z 5.03.2015 r., III KK 274/14, http://sn.pl/orzecznictwo/Biuletyn_SN/Biule‑

tyn_SN_9_2015.pdf.
Słownik języka polskiego PWN, t. 3: R-Z, red. M. Szymczak, Warszawa 1998.
Słownik współczesnego języka polskiego, t. 2: p-żyzny, Warszawa 1998.
Uchwała SN z 29.10.2012 r., I KZP 12/12, OSNKW 2012, Nr 11, poz. 112.
Warchałowski K., Prawo do wolności myśli, sumienia i religii w Europejskiej Konwencji Praw Człowieka 

i Podstawowych Wolności, Lublin 2004.
Warylewski J., Pasja czy obraza uczuć religijnych? Spór wokół art. 196 kodeksu karnego, [w:] W kręgu teorii 

i praktyki prawa karnego. Księga poświęcona pamięci Profesora Andrzeja Wąska, red. L. Leszczyński, 
E. Skrętowicz, Z. Hołda, Lublin 2005.

Wolter W., O kontratypach i braku społecznej szkodliwości, „Państwo i Prawo” 1963, z. 10.
Wróbel W., [w:] Kodeks karny. Część szczególna. Komentarz. Tom 2, red. A. Zoll, Warszawa 2006.
Wróbel W., Zoll A., Polskie prawo karne. Część ogólna, Kraków 2012.
Wyrok SN z 2.02.2011 r., II CSK 431/10, LEX nr 784917.
Zoll A., „Pozaustawowe” okoliczności wyłączające odpowiedzialność karną w świetle konstytucyjnej zasady 

podziału władzy, [w:] W kręgu teorii i praktyki prawa karnego. Księga poświęcona pamięci Profesora 
Andrzeja Wąska, red. L. Leszczyński, E. Skrętowicz, Z. Hołda, Lublin 2005.


	Michał Kurowski
	Zaskarżalność zarządzenia prokuratora w przedmiocie odmowy udzielenia obrońcy zgody na widzenie z tymczasowo aresztowanym
	Jacek Kudła
	Alfred Staszak
	Rola biegłego przy stosowaniu czynności operacyjno-rozpoznawczych służb specjalnych RP w systemie informatycznym
	Mateusz Tomczyk
	Prawo do milczenia zatrzymanego a doktryna Miranda w polskiej procedurze karnej
	Olaf Włodkowski
	Zwalczanie za pomocą prawa karnego nadużyć na szkodę interesów finansowych UE. Rozważania na tle Dyrektywy Parlamentu Europejskiego i Rady (UE) 2017/1371
	Dariusz Jan Kuberski
	Ochrona prawa do wizerunku uczestników postępowania karnego w ujęciu konstytucyjnym
	Dominika Skoczylas
	Cyberprzestrzeń samobójców w kontekście prawnokarnym i administracyjnoprawnym
	Marek Derlatka
	Granice wolności artystycznej
	Hubert Przybyszewski
	Udział i działalność prokuratora w postępowaniu administracyjnym
	Wiktor Gnych-Pietrzak
	Ryzyko kwalifikacji przedwcześnie wystawionej faktury jako nierzetelnej – zagadnienie odpowiedzialności podatkowej i karnoskarbowej
	Michał Mariański
	Wybrane wyłączenia z obowiązku zachowania tajemnicy skarbowej na rzecz władz administracyjnych w prawie francuskim
	Andrzej Michór
	Publicznoprawna reglamentacja obrotu złotem dewizowym i złotem inwestycyjnym
	Andrzej Tatara
	Szczególny nadzór podatkowy jako element ochrony dochodów budżetowych
	Aneta Tyc
	The Effectiveness of the USMCA Rapid Response Labour Mechanism: Conclusions from the Analysis of GM Silao, Tridonex, Panasonic, Teksid, VU Manufacturing and Saint Gobain cases
	Urszula K. Zawadzka-Pąk
	Ewa Lotko
	Zasada jedności materialnej jako determinanta zasady samodzielności finansowej gmin
	Maciej Rosa
	I Konferencja Konstytucyjna pt. „Restytucja praworządności w Rzeczypospolitej Polskiej”, Uniwersytet SWPS, Warszawa, 12 grudnia 2023 r. Sprawozdanie

